வெளியீடு - 19.

# ஞான சூடாமணி



கணேசன் அச்சகம் திருநெல்வேலி சந்திப்பு 1948. திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை யாதீனத்து வித்துவான் ஸ்ரீ சபாபதி நாவலரவர்கள்

> Aup nu Gove Oriental Mss. Library, Triplicane P.O., Madras

## ஞான சூடாமணி

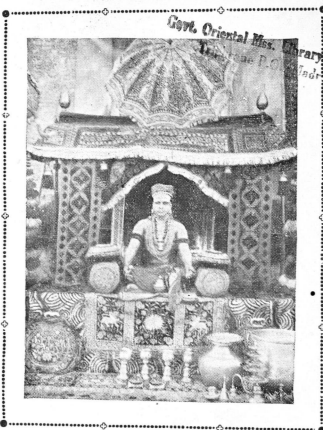
அவ்வா தீனத்து உல்-வது மகாசந்நிதானம் யூலழு அம்பலவாண தேசிக சுவாமிகள்

கட்ட கோப்படி. ஷை ஆதீனத்த வித்தவான் வி. சிதம்பரராமலிங்க பிள்ளே பரிசோதித்தது.



eCamear yéséselő, AgGráCaal eigiq drysai 500.

1948.



திருக்கயிலாய பரம்பரை திருவாவடுதுறை ஆதீனம் 20-வது மகாசந்நிதானமாக எழுந்தருவியிருக்கும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ

அம்பலவாண தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள்

#### கணபதி தூண.

### முன்னுரை

கயிலாய பரம்பரையிற் கிவஞான போதடெநி காட்டும் வெண்ணே பயில்வாய்மை மெய்கண்டான் சந்ததிக்கோர் மெயஞ்ஞான பாது வாகிக்

குயிலாரும் பொழிற்றிருவா வடு துறைவாழ் குருகமச்சிவாயதேவன் சயிலாதி மாபுடையோன் றிருமாபு ஃடூழி தழைக மாதோ.

சைவத்திருமுறைகள் பன்னிரண்டனுள் இறுதித் திருமுறையாகிய பெரிய புராணத்தில் திருஞானசம்பர்,த மூர்த்தி நாயஞர் புராணத்தில் எயி-வது திருவிருத்,தமாக வுள்ளது

சிவனடியே சிர்திக்குர் திருப்பெருகு சிவஞானம் பவமதின யறமாற்றும் பாங்கினிலோங் கியஞான முவமையிலாக் க‰ஞான முணர்வரிய மெய்ஞ்ஞானர் தவமுதல்வர் சம்பர்தர் தாமுணர்ர்தா ரர்ரி‰யில்.

என்றுக் திருப்பாட்டாகும். இக்கக் திருப்பாட்டுப் பெரிய காச்சியார் கோணியப்பர் அருளிச்செய்தபடி திருஞான சம்பக்கப் பெருமாறுக்குத் திருமுஃப்பால் கொடுத் தருளிய அனக்காம் அப்பெருமான் பெற்ற ஞானத்திறம் கூறுகின்றது.

இற்றைக்கு அறுபது ஆண்டுகளுக்கு முன்னர் சென் வேயில் சைவசித்தார்த் சண்டமாருதம் எனப்புகழ் பெற் றிருந்**த ஸ்ரீ** சோமசுர்தா நாயகர் என்பவர் ஞானபே,த விளக்கம் என்ற நூலொன்றியற்றி வெளியிட்டனர். அந் நூலில் குறிக்கப்பட்ட பல விஷயங்களில் இத் திருப்பாட் டின் பொருளும் ஒன்றுகும். இத்திருப்பாட்டு திருஞான சம்பர்தப்பெருமானர் உடை முலேப்பால் உண்டருளிய அனர்தாம் கேட்டல் சிர்தித்தல் தெளிதல் ரிட்டை யென்னும் நான்கு வகை ஞானங்களும் பெற்றுரென்பது கூறுவ தாக நாயகர் கருதுகின்றுர் மற்றுரு சாரார் அபரம் பரம் என்னும் இரு வகை ஞானங்கீனயும் திருஞானசம்பர் தப்பெருமானர் பெற்றருளினமை கூறுகின்றது இத்திருப் பாட்டு எனக் கருதினர்கள். இருகட்சியாருக்கும் அபரம் பரமென்னும் ஞானமும் உடன்பாடே; கேட்டல் சிர்தித் தல் தெளிதல் ரிட்டை என்னும் ஞானமும் உடன்பாடே இத்திருப்பாட்டிற் கூறப்பட்டது இரண்டு ஞானமும் உடன்பாடே இத்திருப்பாட்டிற் கூறப்பட்டது இரண்டு ஞானமும் உணர்க்கமையா என்ற அள வில் கருத்து வேறுபாடு இரு திறத்தாருச்கும். அதனைல் வாதப் பேரதிவாகுக்கள் பல நடந்தன.

இக்கில்யில் திருக்கயிலாய பாம்பரைத் திருவாவடு துறையாதீனத்து முனிபுங்கவர்கள் தமது ஆதீனத்திற்குப் பரமப் பிரபாணநாலாக விளங்கும் பெரியபுராணத்திலுள் ளதும் நாடோதும் ஆதினத்து ஸ்ரீ ஞானமா நடராஜர் பூஜை முடிவில் ஓதப்படுவதுமாகிய அத் திருப்பாட்டின் பொருள் சம்பந்தமாக எழுந்த விவாத விஷயம் தெரிந்து 'அத்திருப்பாட்டின் மெய்ப்பொருள் புலப்பட ஒருநூல் செய்க' என்று அககாலத்து ஆதீனத்து வித்துவ ஸ்தா னத்தை அலங்கரித்திருந்த ஸ்ரீ சபாபதி நாவலரவர்கட்கு ஆணே தந்தருளினர்கள். அவர்கள் ஆணேயைக் கடைப் பிடித்து நாவலர்கள் 'ஞான சூடாமணி' என்னும் இந்நூல் இயற்றி அக்காலத்து ஆதீனத்து மகா சந்நிதானமாக எழுந்தருளியிருந்த ஸ்ரீலேஸ்ரீ மேலகரம் சுப்பிரமணிய தேசிக் சுலாமிகள் முன்னிஃயில் அரங்கேற்றி வெளியிட் டார்கள். இவ்வுண்மை இர்நூற்பாயிரத்து வரும்.

நவிலு மிவ்வுரை கொண்டுற நயக்குமாண் கயிஃ யுவமை யில்பாம் பரையிடிஞெண் டுறைசைவீற் றிருக்குஞ் சிவமி குந்தொளிர் சுப்பிர மணியதே சிகஞர் தவவி எங்குறு சந்நிதி ஞானமா சபையே.

என்னும் செய்யுளால் விளங்கும்.

இந்நாலில் சைவசித்தார்த நண்பொருள்கள் பல விளக்கப்பட்டிருக்கின்றன. அக்காரணத்தால் சைவ சித் தார்த வுணர்ச்சியுடைய பல பெரியோர்கள் இதனே அச் சிட்டு உபகரிக்க வேண்டுமென்று விருப்பினர்கள். அவ் விருப்பத்தை ஏற்றுக்கொண்டு இப்பொழுது அவ்வா தீனத் இல் உய்-வது மகா சந்நிதானமாக எழுந்தருளித் தமிழையும் சைவத்தையும் பேணிவரும் ஸ்ரீலஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக சுவாமிகள் அந்நாலே செம்மையான முறையில்•பரி சோதித்து அச்சிடுவிக்குமாறு அடியேனுக்குக் கட்டனே யிட்டருளினர்கள். அவர்களது திருவாணுயை சிரமேற் கொண்டு என் அறிவுசென்றஅளவில் நூலப்பரிசோதித்து முடித்திருக்கிறேன். குணங் கொண்டு கோதாட்டுதல் அறிஞர் கடன்.

நணங்குஞ் சமய தூற்றூலமை நவலுர் தகைத்தாய் நர்திமுனி கணங்கட் களித்த சிவஞ ன போதர் கதிநூ னெறிகாட்டிப் பணக்கொளாவர் திறைசையில்வாழ் பஞ்சாக் காதே சிகன் [மலர்த்தாள் வணங்க வழுத்த மனத்திருத்த வாய்த்த பிறப்பை வாழ்த்துவாம்.

திருவாவடு துறை சர்வசித்து ஞெல கார்த்திகை ம<sup>ன</sup> 21 உ

வி. சிதம்பாராமலிங்க பிள்ளு, ஆதீண வித்துவான். உலகெ லாமுணர்ச் தோதற் கரியவன் நிலவு லாவிய நீர்மலி வேணியன் அலகில் சோதிய னம்பலத் தாடுவான் மலாசி லம்படி வாழ்த்தி வணங்குவாம்

தற்சிறப்புப்பாயிரம்.

மோனவான் கயமுக மூர்த்திதாள் போற்று து ஞானசூ டாமணி ஈலம்பெறற் பொருட்டே.

பூழியர்கோன் வெப்பொழித்த புகலியர்கோன் கழல்போற்றி ஆழிமிசைக் கன்மிதப்பி லீணர்தபிரா னடிபோற்றி வாழிதிரு நாவலூர் வன்றெண்டீர் பதம்போற்றி ஊழிமலி திருவரத ஆரர்திருக் தாள்போற்றி.

தில்லேவா ழந்தணரே முதலாகச் சீர்படைத்த தொல்லேயதார் திருத்தொண்டத் தொகையடியார் பதம்போற்லி ஒல்லேயவர் புராணகதை யுலகறிய விரித்துரைத்த செல்வமலி குன்றத்தூர்ச் சேக்கிழா ரடிபோற்றி.

ாவிலு மிவ்வுரை கொண்டுற ாயக்குப்பண் கயிஃ உவமை யில்பாப் பமையிகிறுண் குறைசைவீற் றிருக்குஞ் சிவமி குர்தொளிர் 1 சப்பிர மணியதே சிகேஞர் தவவி எங்குறு சர்நிதி ஞானமா சபையே.

<sup>1-</sup> பதிஞுருவது மகா சர்நிதானம் ஸ்ரீல**ஸ்: மேலகாம்** சுப்பிரமணிய தேடிக சுவாமிகள்.

1 இக்காலத்துத் திராவிடர்களிற் சிலர் திருவருட் பெருஞ் செல்வர்களாகிய உண்மை காயன்மார்கள் அருளிச் செய்த மெம்யருட்டிரு முறைகளாகிய தேவார முதலிய உண்டை நூல்கீனயும் மெய்கண்ட சித்தார்த சைவசாத் திரங்களேயும் அம்மரபில்வர்க சிவஞு னபோகிகள் உண்மை தூ அபைகளேயும் நல்லாசிரியர் வழிபட்டுத் தொல்காப்பிய இயல்வரம்பு தெரிக்கு நியாய கெறி கடைப்பிடித்து ஆராய்க்து பொருளுண்மை? தறும் தவமு யற்சி இல்லாமை யால், நல்லாசிரியால்லார் மாட்டு அவைதம்மை ஆராயப் புகுக்து அறிவறியாமை இரண்டும் புலமையெனப் பரிண மிக்கப் பெற்*ளு*ாய் அம்மெய்யருட் டிரு முறைகளின் பொருள்களேயும் மெய்கண்ட சித்தாக்க சைவசாத்திரங் களின் பொருள்கு அம்மாபி வந்த சிவஞானயோகி கள் உண்மை நூறுரைகளின் பொருள்கஃளயும் மனம் போனவாறு வரம்பழித்துப் பொய்ப்பொருள் கூறித் தம்மைத்தாமே <sup>2</sup> இறப்ப உணர்ந்தா**ெ**என மதித்துக் கழி பெருங் களியாட்டயாட நிற்பர். அவர் அதுமட்டோ, பிற செர்தமிழிலக்கிய விலக்கண நூலுரைகளேயும் தர்தம் வெள்ள றிவுகொண்டு அவ்வாருராயப்புகுந்தை தொல்லே வாம் பழித்தாப் போலிபபொருள் கூறிக் களியாட்டயாா நிற்பர். நல்லாசிரியர் அவர்பொய்ப்புலமை கண்டு ஏயே! இவர்புலமை இஃதோவென எள்ளி ககையாடா கிற்பர். அது கிற்க

சூனேச்சோமசுந்தா நாயகர் கின்ளுளின்முன்னர் ஞானபேத விளக்சம் என்று ஒன்று வெளியிட்டார். அதன்

<sup>1.</sup> அறாபது ஆண்டுகட்குமுன்.

<sup>2.</sup> இறப்ப - மிக

கண் ஞானவரம்பும் <sup>1</sup> 'கிவனடியே கிக்கிக்கும்'' எனவரும் பெரியபுராணத் திருப்பாட்டின் மெய்ப்பொருளும் பிறவும் அவராற் பெரிது மலேக்கப் பட்டமைகண்ட பெரியோர் அது பற்றி உலகுக்குவரும் ஏதத்திற்கு அஞ்சி அதற்கோர் மறுப்பு எழுதுமுகத்தானே அத்திருப்பாட்டின் உண்மை ஞானம் பொருள்புலப்பட வொருதால் செய்கவென்ற ஆணே தக்கருளினராக அது கடைப்பிடித்து அவ்வாற்றுன் 'ஞானசூடாமணி' என்னும் பெயரிலுல் இதுகூறப் புகுக்தா மென்பது.

"ஞானபேதவிளக்கம்" என்பது ஞானத்தின் மறுதலே விளக்கமெனப் பொருள்தக்து "நானும் அறியேன் அவ ஞும் பொய்சொல்லாள்" என்னும் பழமொழியைத் தெற் றெனப் புலப் டுத்துமாறு காண்க.

காப்புச் செய்யுளில் ''நால்வித'' மென்பது நாலும் விதமென அமங்கலப் பொருள்தந்து தொகையார்பொருள் பலவாய்த் தோன்றுதல்' காண்க

''ஞானமென்பது அறிவெனவிளங்கும்'' என்முர். ஈண்டு அவர் ''ஞானமென்பது'' என்றெடுக்கது ஞானத் தின் இலக்கணம் உணர்த்தற்கோ? ஆகன் பொருளு ணர்த்தற்கோ? இலக்கணம் உணர்த்தற்கேயெனின், அகன் சொரூபம் புலப்படும் பொருட்டு அவர் ஈண்டுக் கூறிய விலக்கணம் என்ணே? அறிவென விளங்குதலே யெனின், அது பிறிதொரு சொல்லால் அதன் பொரு ளுணர்த்தியதேயாம். சொரூபம் புலப்படாமையின் இலக் கணமாகாகென்க. இனிப் பொருளுணர்க்குங்காறும்,

<sup>1.</sup> பெரியபுராணம் - திருஞான. எழ்.

சொற்கணப் பயின்றசொற்கள் சார்த்திப் பொருளுணர்த்தலே முறையாம். ஞானமென்பதும் அறி வென்பதுபோலப் பயின்றுவருவதொரு சொல்லா தலின், அதற்கு அதனுற் பொருளுணர்த்**த**தல் நின்**ற** குற்றமாமென்க. வற்று தலென் னுங் அல்லதூஉம். பயின்ற சொற்கீனப் பயின்ற சொற்கள் சார்த்திப் பொருளுணர்த்தலுறின் அங்ஙன முணர்த்**தவ**ர்த சொற் கும் பொருள் யாதென்ற மேலுமேலும் பொருட்குப் பொருடெரியப்புகுவான்றே; புகுதாவே அவ்வின <sup>1</sup> இறைவரம்பின் றியோடுமென்பது. இது பற்றியன்றே 2 ''பொருட்குப் பொருடெரியினதுவசப்பின்றே'' என ஆம், <sup>3</sup> ''மாபுரிலேதிரியிற் பிறிது பிறிதாகும்" எனவும் ஆகிரியர் தொல்காப்பியனர் ஓதியமுளியதூஉ டென்க. இன்னும் ''விளங்கும்'' என வொரு சொல் ஆண்டு மிகை யார் நிற்றலுங்காண்க.

'தேகமுதலிய ஜடப் பொருள்களேயன்றி வேறு சித்துப் பொருள்களில்ஃபென்று அறியும் அறிவே பாச ஞானம்; ஆன்மாவாகிய சித்துப்பொருள்யன்றி வேறு ஜடசித்துப் பொருள்களில்ஃபென்று அறியும் அறிவே பசுஞானம்; ஓடப்பொருள்களே யுடைமையாகவும் ஆன்ம சித்துப் பொருள்களே அடிமையாகவுங்கொண்டு அசைப் பித்தும் அறிவித்தும் இயங்கும் பரமான்மாவாகிய சித்துப் பொருளே அறியும் அறிவே பதிஞானம்'' என்றுர்.

<sup>1.</sup> இறை—விடை

<sup>2.</sup> தொல் சொல். உரியியல் 95.

<sup>3.</sup> தெ பொருள் மாபியல் 91.

பொருள்களன் றியென உரைக்கவறியாது பொருள்களே யன்றியென ஈரிடத்து ஐயுருபுகள் முடிபின்றி வாளா கெடக்க உரைத்தார். என்னே? ஆண்டுப் பொருள்களென் பன எழுவாய் வேற்றுமையாகியே நின்று உண்டு என்னும் பயனிலே கொண்டு முடிதலானென்க. வாக்கியக்கோறும் பிறழ்ந்து கெடக்குங் குற்றங்களே இங்ஙனம் ஆண்டாண் டுரைக்கப் புகின் பெரு குமாகவின், அவற்றிண லக்ஷியப்படுத்தாமல்விட்டு, ¹ஸதாலீபுலாக நியாயப்பற்றிப் பெரிய ² அநர்த்தங்களே விளேவிக்கும் பொருட் குற்றங்களேயாத்திர மெடுத்துக் காட்டி ஒழித் துப்போவோம்.

அவர் பாசஞானம் பசுஞானம் பதிஞானமென்னும் <sup>3</sup> பரி பாகைஷ்கள் சைவர் கொள்கையென்று கூறி அவை களுக் கிலக்கணம் <sub>4</sub> பாபக்கமாகவே யுரைத்தார். என்னே? அவர்கூறிய பாசஞான பசுஞான இலக்கணங்கள் நாள் தீகர் நையாயிகர் சாங்கியர் மாயாவா திகள் முதலியோர் கொள்கைகளாயும், பதிஞான இலக்கணம் பேதவா தசைவர் பாடாணவா தசைவர் முதலியோர் கொள்கைகளாயும் இருக்கலாலென்க. அவை அவ்வாமுதல் யாம் முன்னர்ச் சிக்தாந்தசைவக் கொள்கைகளெனக்கூறும் அம்முவகை ஞான இலக்கணங்கள் பற்றி இனி துணர்க.

ஒரு பாஃனச் சோற்றிற்கு ஒரு சேரு பதம் என்னும் கியாயம்.

<sup>2</sup> அரர்த்தம் - கேடு

<sup>3.</sup> பரிபாகைஷ—குறியீட்டு உழக்கம்.

<sup>4.</sup> பரபக்கம்--பிறர் சார்பு

முப்பொறி முகலியனபற்றி <sup>1</sup> பாசஞ**ா**னமாலது **ஏகதேசமாய் நிக**ழுஞ் சுட்டுணர்வாம். பசுஞானமாவது தற்சொரூபமேயறியமாட்டாது பல தஃப்பட்டு ரிற்கும் ஐயவுணர்வாம். பதிஞானமாவது தானே தற்பிரசாசமும் பரப்பிரகாசமுமாய் எல்லாப்பொருள்களேயும் இனி து விளக்கும் அருளுணர்வாம். இவையே சித்தார்தசைவர்கள் கூறும் அம்மூவகைஞான இலக்கணங்களாம். முப்பொருள் கொள்ளுள் சித்தார்க சைவர்களுக்கும், முப்பொரு ளுணர்வு முப்பொறி முதலியனபற்றி ஏகதேசமாயும் டசுத் துவ வாதணபற்றி ஐயவுணர்வாகியும் அருள்பற்றி மெய் யுணர்வாகியும் முறையே சிகழ்ந்து முற்றிகி‰ பெறு மென்பது சிவாகமநூற் அணிபென்றறிக இஃ தென் சொல்லிய வாருவெனின்;-சித்தார்த சைவர்க்குப் பதி ஞானம்போல மற்றை யிருவகை ஞானங்களும் மெய் யுணர்தற்கட் சாதகமாவனவோவென்று ஐயுறுவார்க்கு 2 அவையும் அவ்வுணர்ச்சிக்கண் அவர்க்குப் பூர்வசா, தக மாவனவேயென ஐயமொழித்தவாறென்க.

" பாசம் ஜடமாகையால் அது ஒன்றினேயு மறியாது; பதிரிர்மலசித்தாகையால் அதுவும் ஒன்றினேயுமறியாது; பசுவானது மலசித்தாகையால் பாசத்தோடு சேர்ந்து பாசமாயும் பதியோடு சேர்ந்து பதியாயும் வீளங்கும்"

சிவஞான சித்தி, சுபக்கம். 9-ம் சூத்திரம். திரு விருத்தம் 4 சிவஞான சுவரமிகள் உரை.

<sup>2.</sup> ஷெ சூத்திரம். திரு விருத்தம் உள் உடையில் 'அஃ தங்ஙனனமாக...... பயன்படுதலுடை மையின்' என்றருளியது உணரற்பாலது.

என்றுர். பாசம் நடமாகலின் அது ஒன்றினேயு மறியா தென்றல் பொருக்தும். பதியை நிர்மல சித்தென்றுகூறிப் பாசம்போல அதுவும் ஒன்றிணயும் அறியாதென்றல் பொருந்தாமையறிக. ஒன்றிணயும் அறியாதென்பதற்கு ஒன் றிணயும் அனுபவ விடயமாகச் சுட்டியறியாது பொது மையின் அறிக்தாங்கறிக்று நிற்குமென்பதே பொருளெ னின், ஒன்றற்கு இலக்கணங்கூறமிடத்துச் சொற்குறை யாமனும் பல்காமனும் <sup>1</sup> அவ்வியாத்தி <sup>2</sup>அதிவியாத்தி <sup>3</sup> அசம்பவம் என்றும் குற்றங்கண் மூன்றும் அணுகாமறும் பொருளினிது விளங்குமாறு வாக்கியங்கூறலே நெறியாம். வ்அவாறன்றி மனத்திலொன்று குறித்து மற்றென்றுபட வாக்கியங்கூறுதல் வாக்கியநெறி யாகாதென்க. உய்த் துணருமாறு அங்ஙனம் உரைத்தாரெனின், அவாய்ஙிஃ கொண்டு பொருர் தமா றபற்றி உய்த் துணருமாற்று அரை**ப்** பது செய்யுட்கும் செய்யுளோடொக்குஞ் சூத்திரவார்த்தி கங்களுர்கு மியஅவதன்றி மற்றை மெல்லுரை க**டை**க்கன் றெனமறுக்க. மற்று அதுகானும் அவைபோல உ**ய்**த் தாணரு மாற்றுன் உரைக்க இயறுவ தாங்கால், அறிவின் மெனியாரய இடைமாணுக்கர் கடைமாணுக்கர் என்னுமிரு திறத்தாரும் அவற்றின் பொருள் அறியுமாறின்றிக் கலங்கி உறு திகூடா பெனவுமுபைக்க. பசுவிற்கு அறிவு விளங்கு

அவ்வியாத் தி—வியாபித்தலின்மை. அஃதாவது இலக் கணம் இலக்கியத் தின் ஏகதேசத் தில் இருத்தலின்மை.

அதிவியாததி—மேல் வியாபித்தல். அஃதாவது இலக் கணம் இலக்கியமல்லாததன் கண்ணும் இருத்தல்.

அசம்படம்— இரு ச் தலின்மை. அஃ தாவது இலக்கணம் இலக்கிய முழு தினும் இரு த் தலின்மை.
இவற்றை த் தருக்க சங்கிரகத் து 2-ம்பகு தி உரையிற்காண்க.

மாறு உணர்த்தும் பொருட்டுப் பசுவானது என்று எடுத் தார், அஃது இப்பெற்றித்தாக அறியுமென்று மேல் வாக் கெயங்களோடு பொருந்த முடித்துக்காருது, மலசித்தா கையால் பாசத்தோடு சேர்ந்து பாசமாயும் பதியோடு சேர்ந்து பதியாயும் விளங்குமென்று நிலேகூறியொழிதல் பொருந்தாமையறிக. பிறவம் இவ்வாறு கெகிழ்ந்து போவனவற்றையும் எடுத்துக்காட்டாம்; என்னே? அவை யும் விரிந்து மற்றென்று விரித்தலென்னுங் குற்றமாய் முடிதலினென்க

அவர் இங்ஙனம் தஃப்பெய்துரைத்துப் போர்து, தாங்கொண்டபடி, பெரிய புராணத் திருப்பாட்டில் நால் விதஞானம் நாட்டத்தொடங்கிப் ''பதியாகிப சிவன் கட்டறங்ன்ற தன்னயேறிவிக்குங்கால் அங்ஙனம் அறியும் அறிவு நால்வகைப்படும்; அவை கேட்டல் சிந்தித்தல் தெளி, தல் நிட்டை என்பன; இவை சிரவணம் மகரம் கிதித்தியாசகம் சமாதியெனவும்படும்; இவைகளேயே " சிவ னடியே சிர்திக்குர் திருப்பெருகு சிவஞானம், பவமதனே யறமாற்றும் பாங்கினிலோங்கிய ஞானம், உவமையிலாக் க‰்ஞான முணர்வரிய மெஞ்ஞானம், தவமுதல்வர் சம்பர் தர் தாமுணர்ந்தாரந்நிலேயில்" என்ற அருண்மொழித் தேவர் கூறினர்-இதில் முதலடியில் சிர்திக்கும் ஞான மென்னும் மககமும் இசண்டாவதடியில் பாக்கினிலோங் கிய ஞானமென்னும் நிதித்தியாசநமும் மூன்*ருவது* அடி. யில் கஃஞான மென்னும் செவணமும் முடிவில் மெஞ் ஞானமென்றுஞ் சமாதி:,ம் தெள்ளிதின் விளங்குமென் அம். 'இவ்வாறு பொருள்கொள்ள அறிபாதார் ஞான மிரண்டேபெனவும் நாதுயாண்டுங் கண்டதுமில்லே கேட்

டதுமில்**ஃ எனவு**ங்கூறிக் களிப்ப**ொன்றும், ப**சம் அ**ப**ர மென்னும் ஞானபேதங்களே யாமும் அங்கேளித்திருக்கின் ருேம்; சேக்கிழார்கூறிய ஞானப்பாடலில் அது தென்பதே துணிவென்றும், பூர்வ பக்கத்தார் தங்கொள் கையைப் பலப்படு*த் த*ற்கு <sup>1</sup> " மேவருஞானமி**ரண்டவ**ற் ெருன்று விமலனர் பாததாமரையே, ஓவறுமன்பினுணர் திருவளிக்கு மொட்பிலாவுயர் க‰ஞானர், தாவரும் பாவத் தைவேரொடுங்களேயுர் தக்கபெய்ஞ்ஞான மென்றிவற்றுற், சாவதும் பிறப்புந்தணப் புறச்சிவத்தைச் சார்ந்ததுவாய் நிற்றல் யோகம் '' என்னுர் திரு**த்**தணி**கைப் பு**ராணச் செய்யு‴ ஆதாரமாகத் தேடிக்கொண்டனரென்றும், 'ஈழ நாட்டாருட் பலரும் தொண்டை நாட்டாருட் சிலரும் இச்செய்யுள் பெரியபுராணத் திருப்பாட்டின் பொருளே கிர்வசனஞ் செய்தவின் அத்திருப் பாட்டின் பொ**ரு**ளே இருவகை ஞானவிடயமே என்று கொண்டு போ,கருகின் ருர்களென்றும். தொண்டை நாட்டாருட் பலரும் ஈழ <u>நாட்டாருட்</u> சிலரும் அத்திருப்பாட்டின் பொ*ரு* ள் நான்கு ஞானங்களா மென்னும் நங்கொள்கையையே தங் கொள்கையாகக் கொண்டு போதருகின்முர்க ளென்றும், 'தம்பிரான் கூறிய இருவகைஞானம் சேக்கிழார் அருளிச் செய்த திருவாக்கில் சேர்க்து அமையா' வென்றும் பல வாறு கூறிஞர்.

தொண்டை நாட்டாருட் பலரும் ஈழநாட்டாருட் சில ரும் நங்கொள்கையைத் தழிஇ நிற்கின்றுர், ஈழ நாட் டாருட் பலரும் தொண்டை நாட்டாருட் சிலரும் நம் மறு

<sup>1.</sup> தணிகைப் புராணம்— அகத்தியனருள் பெறபடலம். உருக.

தலேக் கொள்கையைத் தழிஇ நிற்கின்றுர் என்று போதரு வி*த்தது* பாது? இரு கொள்கைகளுஞ் சமபல முடையன வென்பதேயெனின் தாங்கூற ஞானங்கள் கான்கணேயு மொப்பாது வேறு ஞானம் சான்கு கூறும் அவர் தம்மை அவர் தழி இக் கூறும் பலம் தார்பலமாதலன்றிச் சமபல மாகுமோ? ஆகாதாகவே, இக்கூற்றிஞல் அவர்க்குப் போக்தபலம் யாதுமின்றென்க. , அது கிடக்க. சோகாட் டார், சோழ நாட்டார், பாண்டி நாட்டார் இவ்விரண்டு கொள்கைகளுள் இது சுழீஇயினுொன்று எடுத்தோது தல் அத்தியாவசியமாகவும், அது அவர் கூறுக்கென் கொலோ? 1 இவசெல்லாம்2 மேஃயோர்போலக் கைலாய பாம்பரையில் வந்த சிவஞானயோகிகள் பலரும் அத்திருப் பாட்டின் மெய்ப்பொருள் இதுவெனத் துணிந்துரைத் தருளிய இரு முதல் ஞானப்பிரபலக் கொள்கையை மறு தஜேத்துத் துர்ப்பல முடைய தங்கொள்கையை அங்கேரிக்க மாட்டார்கள் என்று கருதிக் குன்றக்கூறலென்னுங் குற்றம் பட அது கூ*ரு*தொழிர்தார் போலும்! மற்றிது <sup>3</sup> மசகக் கடிக்கஞ்சிப் புலியின் வாய்ப்பட்ட கதைக்கு இனமேன்க.

இனி ஞானப்பகு திகளான கேட்டன் முதலிய சான் கும் அப்பெரியபுராணத் திருப்பாட்டில் முக்கியப் பொரு ளின்வழி உட்படு பொருளாகப் பெறப்படுமென்பது எம் மனேர்க்குஞ் சம்மத மோம். மற்று அவை அத்திருப் பாட்டின் முக்கியப்பொருளாக உரைக்கப்பட்டன வென் பது எம்மனேர்க்கு உடன்பாடன்று சுத்திருப்பாட்

<sup>1.</sup> சேரே கோட்டார் முதலிய மூவரும்

<sup>2.</sup> ஈழ நாட்டாருட் பலரும், தொண்டைநாட்டாரிற் சிலரும்

<sup>3.</sup> மசகம்--கொதுகு.

டின் முக்கிய பொருள்கள் இவை என்பதூ உம், இவையும் இன்னோன்ன பி றவும் அவற்றின் வழிப்படும் உட் பொருள்க ளென்பதூ உம் போத்தந்தை கூறுதும். ஞானத் தின் சொரூபமும் அது இருமுதலாமாறும். கேட்டன் முதலிய நான்கும் அவ்விரண்டன் வகையாமாறும் முன் னர்த் தெரிப்பாம்.:—

### டௌஷ்கராகமத்தில்

<sup>1</sup> சிவஸ்ய ஸடவேதாயாஸ்ஸக்திர்க்ஞாரா த்மிகாமலா, ஸைவக் ஞானமிதி பிரோக்தம் ஸாப்தம் தததுமாபகம். என்றருளிச் செய்யப்பட்டது.

இதன் பொருள்:- சிவனுடைய நிர்மலமான சமவேத ஞான சத்தியேஞானமென்ற நூல்களால் உறைக்கப்படும்; சீத்கம் அந்த ஞானம் விளங்கு தற்கு, எதுவாமென்றவாறு. பல்பொருட் கேற்பின் நல்லதுகோட லென்பதலை நண் டுச்சத்த மென்பதுபற்றிச் சிவாகமமே சிறப்பாற்றுற் கொள்ளப்படும். நண்டு வேதம் அதுபற்றிக் கொள்ளப் படாதோவெனின்; பொதுவாற்றுற் கொள்ளப்படு மன்றே, அது கானுஞ் சிவாகமத்கோடு ஒற்றுமையுடைய தொரு முதனுலாய்க் தத்துவ ஞானத் தீணப் பயக்குஞ் சாதனமாய் நிற்றலினென்க. சிவஞானம் விளங்கு தற்குச் சிவாகமம் ஏதுவாமெனவே, அது மற்றுரு சிவஞானமா மென்பது தானே பெறப்படுமென்க.

<sup>1-</sup> பௌஷ்காகமம் பதிபடலம் எ, எஇ.

<sup>2.</sup> தொல் பொருள், மாபியல் ாகo.

இனிச் சிவப்பிரகாசத்தில் 1 'உயர்ஞான மிரண்டா மாருமலமகலவகலா தமன்னு போதத் திருவருளொன் *ரென்ற தணேத் தெளியவோ துஞ் சிவாக*மமென் *று*லகமறி யச் செப்புநூலே" என்ற இவ்வாற அருளிச்செய்யப் பட்டது பௌஷ்காச்சுருதி ஞானம் இருமுதலா கஃபே எடுத்தோதிற்று, சிவப்பிரகாகச் சுருதியோ வெனின், ஞானம் இருமுதலாமென்றும், நிர்வசனம் பண்ணுமுகத் தானே அவ்விருமுதன் ஞானங்களும் கேட்டன் முதல் நான்கவாமென்றும், எடுத்தோதிற்று. பௌஷ்காச்சுருதி யின் பொருளேயே எடுத்துக்கொண்டு விளங்க உரைத்த லின், சிவப்பிரகாசச்சுரு தி அதற்கு உபபிருங்கணத்தாணிபு ரையாய் எழுந்ததெனவேபடும். என்ண? பௌஷ்காசரு தி யில் சீத்கமென்று பொதுவாகக் கூறியத‱ச் சுவாகம மென்று சிறப்பாக எடுக்தோதி, அதற்கு ஆண்டுப்பெறப் படாத ஞான<sup>2</sup>பிதானத்கைப் பெறுவித்து, அவைதாம் ஒரி னமாத றெளிய உயர் ஞானமிரண்டாமென்று நிர்வசனஞ் செய்தமையா லென்க. அற்றேல், பௌன்,சாச் சுரு திக்கு உபபிருங்கண த் இச்சிவப் துணிபுரையாய் எழுந்த பிரகாசச்சரு இ இருமுதன் ஞானங்களும் நான்கவாமென அதனுற்கூறப்படாத பொருளேயும் உடன்கொண்டு ஓதிய தெற்றிற்கெனின் — நன்றுவினுயினுய். ஞானம் இரண்டா மென்றும் நான்காமென்றும் முந்து நூல்கள் கூறுகலின், அவை தாம் வேறு வேறுவனவேயோ ஒன் முவனவேயோ என்று பொருள் ஒருமைகாண மாட்டாது மயங்குவார்க்கு அங்ஙனம் மயங்காது இருமுதன் ஞானங்களே நால்வகை

<sup>1.</sup> இவப்பிரகாசம் பாயிரம் க0.

<sup>2.</sup> அபிதானம்—பெயர்

யாக உரைக்கப்படுமென்ற அவற்றின் ஒருமையுணர்க்கு தற்கு அவ்வாறுகொண்டோ திற்றென்க. இஃது உணர்க்து கோடற்கன்றே ஒன்றகணேத் தெளியவோதுஞ் சிவாகம மென்ரெழியாது; <sup>1</sup> ஒதுஞ்சிவாகம் மென்றுலகறியச் செப்புதாலே' என்று முக்துநூல்களின் கருத்து ஒருப்படுத்துவார்போன்று அவைகம் மேல வைத்து ஒதி யருளிய வாற்றிணச் சிறிது புலப்படுத்துவாம்.

ஞானத்தின் பாகுபாடுணர்த்தி பருளுகின்முர்:— உயர்ஞானம் இரண்டாம் என்பது — உயர்ஞானம் பர ஞானம் அபரஞானமென இருமுதலா மென்றவாறு. அது தனக்குயர்ச்சி <sup>2</sup> 'மூக்கிஃக்காலமுக் தோண்றும் இயல்'பிற் முகலின் உயர்ஞானம் கிகழ்கால விணேத்தொகை. இனி அவைதாம் இவையென கிர்வசனஞ் செய்தருளுகின்முர். ' மாமுமலமகலவகலாதமன்னு போதத்திருவருளொன்று என்பது — <sup>3</sup>பிராத்தவிண் மங்கிப்போயவழியும் மங்கர்து கின்று உழல்விப்பதாகிய பசுத்துவவாதண் பற்றறக்கழியு மாறு கிஃபெற்றுபகரிக்குக் தெளிதலறிவின் பயனுகி விளங் குங் திருவருண் ஞானம் ஒன்று என்றவாறு. இதன் கண் மாமு மலமகலவகலாது மன்னுபோதம் என்றதனுற்றெளி தனும், அதன் பயனுகிய திருவருண்ஞான மென்றதனுல் கிட்டையாகிய அனுபூதியும், பெறப்படும். ஈண்டுமலமென் றது பசுத்துவவாதணேயை. பேரதத்திருவருள் என்பது —

<sup>1.</sup> சிவப்பிரகாசம் பாயிரம் க0

<sup>2.</sup> தொல். சொல். வினே. சுந

<sup>3.</sup> சிவஞான சித்தி, கபக்கம் சூத்திரம். திருவிருத்தம் உ உரை.

போதத்தின் து பயனுகிய திருவருளென்ளி சியும். 1 ஆருவது பண்பின் கிழமையும் உணர்ச்சிக் கிழமையும் பற்றிவர்தது. அதனேத் தெளியவோதாஞ் சிவாகமமொன்று எனபது— அத்திருவருண் ஞானத்திணச் சிந்தித்தற்குச் சாதகமாய் ஓதப்படும் சிவாகமஞானம் மற்றுெரு ஞானமாகும் என்ற இதன்கண் ஓதுஞ்சிவாகம மென்றதளுற் கேட்ட <u>அம்,</u> தெளியவென்ற தனுற் சிர் தணயும் பெறப்படும். தெளி தற்குக் காரணமாகிய செந்தணேயைத் தெளிவெனக் காரிய மாகவும் ஓதனின் பயணுகிய கேட்ட‰ ஓதலெனக் காரண மாகவும் உபசரித்தருளினர். தெளியவோதுமென் புழிச் செயவெனெச்சம் காரியப்பொருளில் வந்தது. ஓதாஞ் சிவாகமும் கருமகருத்தன். இதனுல் ஞானசொருப மிது வென்பதும் அது பரஞானம் அபரஞானமென இரண்டா மாறும் கேட்டன் முதலிய நான்கும் அவற்றின் வகையா மாறுக் தெரிக்கப்பட்டன. இனிப்பாஞானம் அபாஞான மென்னும் இருமு,தலும் சிவனடியே சிர்திக்கு மென்னுர் திருப்பாட்டில் இங்ஙனம் வகைபெற அருளிச்செய்யப் பட்டவாறும் பிறவுத் தெரிப்பாம்.

<sup>2</sup> சிவனடியே கிக்திக்குக் திருப்பெருகு கிவஞானம் பவமத்னே யறமாற்றும் பாங்கினிலோக் கியஞானம் உவமையிலாக் கலேஞான முணர்வரிய மெய்ஞ்ஞானம் தவமுதல்வர் சம்பக்தர் தாமுணர்க்தா சக்கிலேயில்.

என்பது திருப்பாட்டென்னுகலிற்றேவெனின்; ஆளுடை யபிள்ளேயாருக்குத் தவமின்றியும் ஞானரிகழ்ந்தவா

சிவஞானபோதம் பத்தாஞ் சூத்திரம் முதலிதிகாணத்தா ஏதுவின் உரைக் குறிப்புக் காண்க.

<sup>2.</sup> பெரிய புராணம் திருஞுன: திருவித்தம் எல

றென்னே என்னுங் கடாவை ஆசங்கித்து அதனேவிடுக்கு முகத்தானே அப்போஞர் உணர்ந்தருளிய ஞானத்தின் பாகுடாடுணர்த்தோதனுக்கிற்று. இதன்பொருள்;— தவ முதல்வர் சம்பர்தர் தாமென்பது, மூற்றவளிசேடத்தானே திருஞானசம்பர்தாரகி விளங்கும் ஆளுடைய பிள்ளேயா சென்ற**வா**று. ¹முதல்வர் விணயெச்சமுற்று. ஈண்டுச் செய் தெனச் சங்காரணகாரியப் பொருட்டாய் நின்றது. <sup>2</sup>சம் பர்தர் தாமென்பது கட்டுரைச் சுவைபட நின்றது. <sup>3</sup>வேற்றுமைதாமே' என்புழிப் போல. ஆண்டைப்பன் மைக்கிள்ளி 4 வழக்கினுகிய உயர்சொற் கௌவியாய்ப் பயின்ற செய்யுட்கண்ணும் வந்தவாறு. ஆக்கம் தொகுக் கும்வழித் தொகுத்தலாதலின் விரித்துரைக்கப்பட்டது. முதல்வன் பிரளயாகலர்க்குப்போல நாற்றேளும் முக்கண் ணும் கறைமிடஅ முதலிய உறப்பிற்றுப் முத்தொழில் நடாத்திகின்ற கன் இயற்கைவடிவே குருவடிவாகக்காட்டி முன்னுக நின்று தத்தைவ ஞானத்திண உபதேசித்துணர்த் தற்கேதுவாம் பெருர்தவ மென்பார் தவமுத லென்றும், அத்தவமுடையராகிய ஏ துவாற்றுனே திருஞானசம்பர்கரா யிஞரென்பார் தவமுகல்வர் சம்பந்தரென்று உடம்பொடு புணர்த்தியும் ஒதியருளிஞர். அம்முதற் றவமாவது பக் குவமுதிர்ச்சி பற்றிகிகமும் நாலாஞ் சத்திகிபாதமுதிர்வின னெய்திப் பதிரைவது அவதித்தாய் நிற்குந்தலேமைச் சிவ புண்ணியமாம். கலிவிரு*த்தத்தாற்* கூ*றி யரு*ளிய*தூ*உம்

<sup>1.</sup> குறிப்புவிணப் பெயடொச்சமுற் நென்றவாறா

<sup>2.</sup> உரையிற் குறப்பட்டதன் வீளைக்கம்

<sup>3.</sup> தொல், சொல், வே*ற்று*மையில் க.

<sup>4.</sup> தொல், சொல், கினவி. உஎ.

இஃ துணர்க்து கோடற்குப்போலும். எனவே ஆளுடைய பிள்ளேயாருக்கு முற்றவ விசேடத்தானே சிவஞானம் கிகழ்க்ததென விடுத்தவாறுயிற்று.

அற்றேல், ஈண்டுச் சகலருள் வைத்துச் 1 சாமுசித்தக சென்று ஒதியருளிய ஆளுடைய பிள்ளேயாரைச் சீகாழி மான்மிய முதலிய சில நூல்கள் சுப்பிரமணியக் கடவுள என்று கூறுதன் மாருகாதோவெனின்:— ஆகாது; அவை அபாசுப்பேரமணிய மூர்த்தி என்னுங்கருத்தால் அங்ஙனம் ஒதுதலினென்க. சிவஞானபோதச் சிற்றுரையில் 2 ஆளு டையபிள்ளேயார் முதலாயிஞர்க்குத் தவமின்றியும் ஞான கிகழ்ந்தவாறென்னே என்னுங்கடாவை விடுத்தற்கு மேற் செய்துழி என ஈண்டும் வலியுறுத்தார்" என்று ஒதியருளு தலின், திராவிடமாபாடிய முனிவர் கருத்தும் இதுவே என உணர்க. இதன்றிறமெல்லாம் பராபாசுப்பிரமணிய கிரூபண்டுக்காண்க.

சிவனடியே சிக்திக்குக் திருப்பெருகு சிவஞானம் உவமையிலாக் கஃஞோனம் என்பது சிவபாான்றிருவடி பையே சிக்தித்தலாகிய திருவை வளர்விக்கும் ஞானமாகிய ஒப்பில்லாத கஃஞோன மென்னும் அபா ஞானத்திணயு மென்றவாறு. சிவனருளுச் சிவனடியென்றும் கஃஞோனத் திணே சிவஞானமென்றும் உடசரித்தருளினர். ஏகாரம் தேற்றப்; பிரிகிலே எனினுமாம், 3'கின்முகங்காணு மருக்

<sup>1.</sup> மிருகேர்தோகமம் கலாதிபிரகாணம் உரு இ-நு 0

<sup>2.</sup> சிவஞானபோதச் சிற்றுரை அ-ம் சூத்திரம். முதலதிகாணம்.

<sup>3.</sup> கலித்தொகை குறிஞ்சு உச.

தினே னெ'ன்னுமால் என்புழிப்போலச் சிர்திக்குர் திரு வென்பழிச் சிர்தித்க‰த் •ீதிருவென்றருளிச் செய்தாராக லின், விணகொண்டு முடிக்*தது*.¹ ''குடிபொன்றிக் குற்றமு மாங்கே,தரும்" என்பொழிவிவ்விகு திதொக்கு நின்றவாறு போலப் பெருகுவிக்குமென நிற்கற்பாலது பெருகென விவ்விகு திதொக்கு நின்றது. ஆண்டுச்செய்யுமெனெச்சம் *ஏ துப்பொருட்கண்* வந்*த து*, கோய் தீர்க்கும் மருந்தென் புழிப்போல. வேதசிவாகமங்கள் ஏனேக்கலே ஞானங்கள் ோலா அசிவனருளே த்தப்பா துபயக்குஞ்சா தனமாவதோர் அருட்செல்வ மென்பார் சிவனடியே சிர்திக்குர் திருப் பெருகு சிவஞானம் உவமையிலாக் க‰ஞான மென்றம், இவ்வுண்மைக் கேட்டல் சிந்தணமென்னும் அபரஞானம் முத்தியைந்தெழுத்**து** முன்னுறக்கொண்டு தத்துவ**த் தெ**ரி யுந்தனிக்கேவல வுணர்வென்பார் சிவஞானமென அத் திருவெழுத்துக் கடஃப்பெய்து சிவஞானமென்றும் ஓதி யருளிஞர். உவமையின்மையாவது அச்சிறப்பானே அக் க‰ஞானங்களின் மேம்பட்டுநிற்றல். எனவே,வேதாகமக் கலேகள் ஏணக்கலேகளுக்கெனின் உவமையாய் நிலேபெறு <sup>2</sup> 'டையார்த்ததன் மென்றவா*ரு*யிற்*று.* என்ணே? உவமம் மேற்றே'' என்பவாகலின். ஈண்டுக் க‰ஞானமென்பது முக்கிய விருத்தியினல் முத்தி பஞசாக்காத்தை யுணர்த்து மேனும், கௌண விருத்தியினுல் வேதாகமங்களேயும், மற்றைக்கஃஞொனங்கள் அணத் நிணயும் உணர்த்தவைதாஉ ... மாம். என்ணே? <sup>3</sup>அவையெல்லாம் அதன்பொருட் பரப்

<sup>1.</sup> திருக்குறள் வெஃகாமை க.

<sup>2.</sup> தொல், பொருள், உவமவியல் ட.

<sup>3.</sup> திருவருட்பயன் அக.

பாய் நிற்றலின். கிவஞானமாகிய க ஃ ஞான பென்க. இதன்கட்பெருகுவிக்குஞ் சிவீஞானமாகிய கஃஞான மெனவே கேட்டலும், சி வன டியே சிர்திக்குர் திரு வெனவே சிர்தித்தலும் பெறப்படும்

பவமத் இனயற மாற்றும் பாங்கினிலோங்கிய ஞானம் உணர்வரியமெஞ்ஞான மென்ப து -பசுத்துவ வாதணேயைப் பற்றற நீக்குர்தெளிதலின் மேலாய் கிளங்கு ஞானமாகிய உணர்வரிய மெய்ஞ்ஞான மென்னும் பரஞானத் திணயும் என்றவாறு. ஈண்டுப்பவ மென்றது பசுத்துவ வாக‱ைய. அது பகுதிப்பொருள் விகுதி. பாங்காக நிகமுர் தெளிவைப் பாங்கென்றுபசரித் தருளிஞர். பாங்காதல் கிட்டையென்னும் அ**னு**பூதி ஞானத்துக்கு அயன்மைத் தாதல். மாற்றும் பாங்கென்பதற்குச் சிர்திக்குர் திரு வென்பதற்கு உரைத்தாங் குரைக்க. பாங்கினிலோங்கிய வென்புழி ஐந்தாவது ¹உறழ்பொருளின்கண் வைர் தது, 2''அறத்தினூஉங்காக்கமு" மென்புழிப்போல். ஆண்டை இல் <sup>3</sup> இன்னுருபின்பொருளில் நின்றது. உணர்வரிய வென் புழி அருமை இன்மை**மே**னின்றது, <sup>4</sup>''உறற்பால–தி**ண்டா** விடுதலரிது" என்புழிப்டோல. பாஞானத் திண வரிய மெய்ஞ்ஞான மென்*ரு*ர், அதணப்பெற்*ரூ*ர் உணர்ச்சி தேய்ர்து அதுவாய் நிற்றவின். உணர்வரிய என்பதற்குப் பசுஞானங்களானே அறிதற்கரியவென்று பாசஞான

<sup>1.</sup> உறழ்தல்—ஒன்றஞன் ஒன்றை மிகுத்தல் (ஈச்சிஞாக் கெனியார்) இதலினும் இத்தன்மைத்து இத— உறழ்பொரு

<sup>2.</sup> திருக்குறள் — அறள்வலியுறுத்தல் 2

<sup>3.</sup> ஐக்தாம் வேற்றுமைப்பொருள்

<sup>4.</sup> நாலடியார். பழவிணா 9.

பொருள் கூ.று.தனுமொன்று. உணர்வரிய மெய்பென்பது கிவசத்தென்னுக் துண்யாய் கின்றது. கெளிதல் கிட்டை யென்னும் பாஞானத்துள் முன்னதறகுப் பயன் பாசவிடுதி யென்பார் பவமதனேயறமாற்றும் பாங்கென்றும், பின் னதற்குப் பயன் சிவப்பேறென்பார் உணர் வரிய மெய் யென்றும், ஓதியருளிஞர். ஓங்கிய ஞானமாகிய மெய்ஞ் ஞான மென்க. கலேஞானமும் மெய்ஞ்ஞானமுமாகிய அபர பாஞானங்க ளிரண்டிஃவயும் எனமுடிவு செய்க. இரண்டென்னுஞ் செவ்வெண்டொகையோடு உம்மை விகாரத்தாற் செக்கது.

இதன்கட் பவமதனேயறமாற்றும் பாங்கெனவே தெளிதலும், உணர்வரிய மெய்ஞ் ஞானமெனவே கிட்டை யும் பெறப்படும்.

அந்நில்யிலுணர்ந்தா சென்பது — அங்ஙனம் உபடுகேச ஞானப்பாலபிர்தம் உண்டருளிய மாத்திரையே இடை யீ ஷன்றி ஓதாமே உணர்ந்தருளினரென்றவாறு. ஏழாவது <sup>1</sup> விணே செய்யிடத்துக் குறிப்பின்கண் வந்தது.

இனித் காமுணர்க்காபெனப் பிரித்துரைத்து, அரிசி தானே யட்டதென்முற்போல எனி தினுணர்களுக்கித் தாமேயுணர்க் தருளிஞபென்றுரைத்தலும் ஒன்று ஈண் டுத்தாம்பெயர். இப்பொருட்குக் தேற்றேகாரம்விகாரத் தாற் முெக்கதென்றுகொண்டு விரிக்துரைத்துக் கொள்க.

இது தவ முதல்வர் சம்பந்தர்தாம் சிவனடியே சிந்திக்குர் திருப்பெருகு சிவஞான முவமையிலரக் க**ஃ** 

<sup>1.</sup> தொல் சொல் வேற்றமைலியல் 20

ஞானம் பவமதஊயறமாற்றும் பாங்கினிலோங்கிய மூணர்வரிய மெஞ்ஞானம் அக்கிஃயில் உணர்க்தாபென இயைக்துகொண்டு கூட்டுப்பொட்கும் கிரனிறை பொருட் கும் இடனுப்கின்றவாறு. சிவனடியே சிக்திக்குக் திருப் பெருகு சிவஞானம் உவமையிலாக் க‰ஞானம் பவமகணே யறமாற்றும் பாங்கினிலோங்கியஞான மூணர்வரிய மெஞ் ஞான மென்புழிப்பின்னிஃப் பெயர்கள் பயனிஃயாகாமை யின்கொண்டுகூட்டேயாம், கிரனிறையன்றென்பாரு முள ாலோவெனின்; ¹ நிறுத்தசொல்றுங் ² குறித்துவருகௌவி யுமாய் <sup>3</sup> இன்ன தி துவென்பதுபடவருஉம் பண்புத்தொகை கள் எழுவாய்ப்பொருள்பட வொட்டிநிற்பனவேயாகலின் அப்**பின்னி**ஃப் பெயர்கள் பயனிஃயாதல் ஒரு தஃயாக லானும், ஆசிரியர் தொல்காப்பியஞர் <sup>4</sup> ிரனிறுத்தமைத்த நிரனிறைசுண்ணம்–வரைநிலே வைத்த மூன்றலங்கடையே' என்னஞ் சூத்தாத்து அமைத்த வென்றதனுனே இங்ங னம் பெயர் சிரனின்று தொக்குமுடிபுகோடனும் பிறவும் அப்பொருள் கோளியலேபா மென்றறிவுறுத்தலானும், அது இருபெயரொட் டிலக்கணமும் நிரனிறைப் பாகுபா டும் நிரனிறையோடுகொண்டு கூட்டிடைப்படும் வேறுபாடு முணராதார் கூற்றேயாமென்று மறுக்க. அற்றேல், ஞான மாகிய ஞானமென்பது நின்றுவற்றும் பிறவெனின்; சிவ னடியே சிக்திக்குக் திருவைப்பெருகுவிக்கும் சிவஞான மாகிய உவமையிலாக் க‰ஞானமென அம், பவமதணேயற

<sup>1.</sup> நிறுத்தசொல்-நிலுமொழி.

<sup>2.</sup> குறித்துவருகளவி வருமொழி.

<sup>3.</sup> தொல் சொல் எச்ச உட

<sup>4.</sup> டுடி பொருள் உடமைவியல் நேஎ,

மாற்றம் பாங்கினிலோங்கிய ஞானமாகிய உணர்வரிய மெஞ்ஞானமென்றம், நண்ணேக்குப்பொருள் பலவுடைய அடைகொளீ இப் பயன்பெரிதா பயர்து இன்னதிது வென் பதுபட இருபெயருமொட்டு தலின், நின்றவற்றதல் யாண் டைய தென மூக்க, அவையன்னவாதன் முன்னருரைத் தாம்.

இனிப்பாத்தாம் 1"அக்கில மருங்கினற முதலாகிய இம்முதற்பொறுட்கு முரியவெண்ப" என்பவாகலின் இத் திருப்பாட்டு கோக்குறுப்புப் பெரிதுடைத்தாய் <sup>2</sup>' மறுவில் கொள்கை மூவகைக்காலமும் கெறியினுற்றியவறிவன்றே யத்" தாகிப் பத்தைக்குணனு மொய்த்துப்பயின்று அறப் பயனையெ வீடுபேற்றுணர்வுக் குரித்தாய்வக்த வாகைப் பாடாண்பாட்டென் றுணர்க.

இனிச்சிவனடியையே சிக்தித்தலாகிய திருவைவீளர் விக்கும் ஞானமாகிய ஒப்பில்லாத கலேஞானமெனக் சேட் டலேயும் சிக்தித்தலேயும் ஒருதொடர்பாக ஓதவே அவை இரண்டும் அபாஞானமென ஒன்முமென்பதூஉம். பசுத் துவ வாதணையப் பற்றற ஒழிக்குச் தெளிதலின்மேலாய் விளங்கும் ஞானமாகிய உணர்வரிய மெய்ஞ்ஞானமெனத் தெளிதலேயும் கிட்டையையும் ஒருதொடராக ஓதவே அவையிரண்டும் பாஞானமென ஒன்முமென்பதூஉம் போக்தவா அணர்க.

<sup>1.</sup> வை வை செய்யுளில் ாகு.

<sup>2.</sup> தொல். பொருள். புறத்திணையியல் 20. 'புறாவில் செய்தி' என்பது அச்சுப்பிரதிகளிற் கண்டபாடம்.

அற்றேலஃ தங்ஙனமாக; கேட்டன்மு தலிய நான்கும் ஞானப்பகு திகளாகவும், அவை தம்முள் முன்னி **ரண்டை**யும் அபாஞானமென்றும், பின்னிரண்டையும் பாஞானமென் அம், ஓதியதெற்றுக்கெனின்,-கேட்டலும் சிர்தித்தலும் நூறும் அருளும் பற்றுக்கோடாக நிகழ்தலானும், அங்ங னம் ஒதுவாராயிற்றென்பது. கேட்டற்குப் போலச்செர் தித்தற்கும் நூல்வேண்டுமென்பதும், தௌிதற்கும் கிட் டைக்கும் நூல் வேண்டாமென்பதும், 1 'தெளி தற்கும் கிட்டைக்கும் *நூ*ல்வேண்டாமையின் *நூலா*கைற்பாலன வாய ஏணே ஐர்துமே ஈண்டு வேள்ள9 பென்றெடுத்துக் கொள்ளப்பட்டன''என்று திராவிடமாபாடிய முனிவர்கூறு மாற்முனுமுணர்க. அபரோக்ஷதரான மென்றும், பரோக்ஷ ஞானமென்றும். ஞானங்களணத்தினயும்; இங்ஙனம் இரு முதனில் அடக்கிக்கொண் டோதுதலின், வேதாந்த நூல் களுக்கும் இக்கருக் துடன்பாடாதல் பெற்றும். அஃதேல் நிட்டையாகிய அனுபூதிஞானம் இறுதிச்சாத்தியமாய் மிற்ற லின் அதில் அதன் சாதனமாய் தெளிதலடங்கிப் பாஞான மென ஒன்*ரு*மென்றல் *பொரு;்து*ம்; கேட்டலாகிய கலே ஞான சாதனத்தில் அதன் சாத்தியமானசிர்தனே அடங்கெ அபாஞானமென ஒன்று மென்றல் செல்லாதாலோ வெளின்;—அறியாதாகடாயிஞப். அதன்கண் அதஅடங்கி ஒன்*ரு*மென்றகருக்**து — நூ**ல்பற்றுக்கோடாக ஒப்புமைபற்றி ஓரினமாம் என்பதே யாகலின், அதுசெல் லாமை யாண்டையதென்க. இனிக்கேட்டற்குப் போலச்

<sup>1&</sup>lt;sub>.</sub> சிவஞானசித்தியார். அம். ஆத்தி**ரம்**. திருவிருத்தம் உடன் உடை,

சிர்தி*த்தற்கு நூ*ல்பெரி**து வேண்டாமை**பின் ¹கேட்ட‰ விக்துஞான மென்றும், சிந்தித்தவாறே இடை யீடின்றித் தெளிவுகிகழ்த**லின்** அவ்வி **எண்டி**ீனயும் பாவனுஞான மென்றும், சாத்தியமாய் முற்றிநிஃபெறுதலின் நிட்டையை அனுபூதிஞானமென்றும் கூறுபவெனவுமுணர்க. இங்ஙனங் கூறவே, சிவஞானக் தொகையா *ணென்று*யும் <sup>2</sup>வகையா னிரண்டாயும் விரியான்மூன்ருயும் நான்காயுரிற்கு மென் பது தானே போதரும். இன்னும் அதுவே சுத்தாவத்தைப் பற்றி ஐந்தாயும், உபாயம் உண்ச மை என்னும் வேறு பாட்டாற் சரியை முதணைகும் பற்றி எட்டாயும், தசகாரி ்யம்பற்றிப் பத்தாயும், மேற்கூறிய எட்டுகிலனும் ஒசோ வொன்று நக்நான்கா முறைபற்றி முப்பானிரண்டாயும் விரிக்தும் நிற்கும். மேனும் விரிக்கிற் பெருகுமென்க. இவை எல்லாம் அவ்விருமுதன் ஞானங்களுள் அடங்குவ னவேயாம். அற்றுகலினன்றே ஞானம் இரண்டா மென் தை உயர் ஞானம் இரண்டாமென்று விதர்தோதியரு ளியதுஉ மென்க. ஈண்டு உயர்ச்சி ஞானப்பகுதிகளெல் லாம் தம்முள்ளடங்கத் தாம் அவற்றுளடங்காது கியா பித்து நிற்றலாம்.

சிவஞான சித்தி. பதிஞொாஞ்சூத்திரம். திருவிருத்தம் உள் உடை.

இரண்டு-பரம், அபரம். மூண்று-வீக்து. ஞாணம் பாவஞ ஞானம் அநுபூதி ஞானம். நான்கு-சரியாதி. ஐக்து-சுத்த சாக்கிராதி. எட்டு-உப்யச் சரியாதி உண்மைச் சரியாதி. பத்து-தத்துவ ரூபமுதல் சிவபோக முடியவுள்ளலை. முப்பானிரண்டு— உபாயச் சரியாதி எட்டும் தனித்தனி சரியாதியால் உரழவருவள.

இனி அவர் இத்திருப்பாட்டிற்கு இவ்வாறன்றி கேட் டன் முகலிய ஞானப்றகு கி நான்கணயும் முக்கியப்பொரு ளாகக்கொண்டு இடர்ப்பட்டுப்பொருட்பேறுகற்பி,ச்டுதாழி அஃத ஆகிரியருக்குக் கருத்தாயின் உவமையிலாக் கலேஞானம் சுவனடியே செர்திக்குர்திருஞானம், பவமகணே யறமாற்றம் பாங்குஞானம்,உணர்வரிய மெஞ்ஞானமென்று முறையான் விளங்களைத்தை 1 ஒதியருளுவார்மன். அவ் வா*ருதா*மையானும், திருப்பெருகு சிவஞானம் உவமை யிலாக்கலேஞான மென்றம் பாங்கினிலோங்கிய ஞானம் உணர்வரிய மெஞ்ஞானமென்றும் கிரையாகவைத்து விசேட ணவிசேடியமாகப் பொருள்கொள்ள ஒதியருளினமையா னும், சிர்தித்தல் தெளிதல் கேட்டல் நிட்டை எனத் தலே தடுமாறச் செய்தலான் ஒரு பயன் போதராமையானும், புராணத்துள் அங்ஙனம் வர்த வழிமொழியின்மையானும் அதுபோலி யுரையென மறுக்க. அல்லதூடம் பெருகு வித்தலென்னும் விணக்கட் சிர்திக்குர் தி ரு வென் பது செயப்படு பொருளாம். செயப்படுபொருட்கு விணமுதல் வேறேயாகலின், அவ்விணமுகலாய் நிற்குஞ் சிவஞானம் அதனின் வேறெனவேபடும். அங்ஙனமே ஒங்கு தலென் னும் உறழ்ச்சிக்கண் பவமத?னயறமாற்றும் பாங்கென்பது இதனினென்னும் உறழப்படு பொருளாம். னென்னும் உறழப்படு பொருட்கு இற்றிதென்னும் உறழ் பொருள் வேறேயாகளின் இற்றிதென்னும் அவ்வுறமும் பொருளாய் நிற்கும்ஞானம் அதனின் வேறெனவேபடும்.

<sup>1.</sup> மன்2ுச் சொல் ஒழியிசை குறித்து நின்றது.

இதனினிற்றிது ' என்பத தொல் சொல் வேற்றுமை யியல் கசு.

ஆகலின், அவை முறையே கலேஞானம் மெய்ஞ்ஞானம் என்பவற்றின் விசேடணங்களேயா மென்பது. இத்தொ டர்கள் வேருற்றுனும் விரிக்கப்படும் பிறவெனின்;— அவ்வாறு இடர்ப்பட்டு விரித்துப் பயப்பதூஉம் அப் போலியுரையேயாகலின், அவை பிறவாற்றுன் விரிக்கப் படாவென மறுக்க.

அற்றேல், உவமையிலாக்கலேஞானம் சிவனடியே செர்திக்குர் திருஞானம் பவமதணே யறமாற்றும் ஞானம் உணர்வரிய மெய்ஞ்ஞானம் எனமுறை தெரித் தோதின் அப்பொருள் போதராவோவெனின்:--போத ாவன்றே; என்ண? அங்ஙனம் ஆற்πெழுக்கா னேதாத லானே கேட்டன் முகலிய நான்கு ஞானங்களும் உணர்க் தருளிஞென்னும் பொருளே போதரு மல்லது ஞானம் பராபாலிமன இருமு,கலாமென்பதும் அக்கான்கும் அவ் சிரண்டின் வகையாமென்பதும் பிற**வு**ம் ஆண்டு அத**்**றை பெறப்படாமையின். அல்லதூஉம், கேட்டன் முதலிய ஞானப்பகுதிகள் நான்கணேயும் பிறவாற்றுன் வரும் ஞானப் பகுதிகள் பலவற்றையும் தட்முடகொண்டு வியாபகமாய் நிற்கு வகிழுப்பமுடைய அவ்விருமுதன் ஞானங்களேயும் உணர்ந்த சுளினு சென்னும் பிரபலப்பொருள் ஆண்டோது தற் பாலதாய்ச் செறந்தை சிற்கவும், அதணே யொதுக்கி இரு முதன் ஞானங்கஃாயும் அடக்குமாற்றலின்றி அவற்றின பகுதியாய் அடங்குகன் மேலும் ஞானப்பகுதி பலவற்றை யும் அடக்குமாற்றல் அவைபோல இனிதுடைய வாகாமே கிற்கும் அக்காக்கிணயு முணர்க் *த*ருளின<sup>்</sup>பென்னும் வியாப் பியப் பொருளே ஆண்டோ இயருள ஆசிரியர் ஒருப்படா . சென்ற முரைக்க அல்லதூ**உ**ம், அதைமயங்கு தற்கிடனுமா

மென்க அது மயங்கு தற்கிடனுகல் யாங்ஙனமெனின்:— அது மேலுரைத்தாம். கடைப்பிடிக்க

அற்றேல், அப்பொருளெல்லாம் போதாச் சிவனடி யே கிர்திக்குர்திருப்பெ**ரு**கு சிவஞானம் உவமையிலாக் க‰ஞான மென்றும், பவமகணே யறமாற்றும் பாங்கினி லோங்கிய ஞானம் உணர்வரிய மெய்ஞ்ஞான மென்றும் ஆற்ருெழுக்காற்கூற அமையும்; கிரனிறையாற்கூறல் வேண்டாவெனின்; அற்றன்று. அங்ஙனம் ஆற்றெழுக் குப் பொருள்கோள்படக்கூறலான் அவைபோதருமேனும் அக்கூற்று உறுரோக்கின்றி வெற்றென்றுழுகுதலின் உற கோக்குடைத்தாய் ஆழ்ந்து பொருள் கிடைக்கவை*த்*தலாற் செய்யுள் செறப்புறுதல் கோக்கி கிரனிறையாற் கூறியருளலே வேண்டிரை ஆசிரியர் ஆதலின், அதுகன்றை கூறுதல் மேற்ற எேப் ஒரு தஃயான் வேண்டற்பாற்றேயாமென்க. பொருளும் அப்பொருள்கோளாற் கூறவே அமையு மெணின், அஃதல்லாப் பொருள்கோள் பல கூறிப்பயர்த திலராவர் தொல்லாகிரிய ரென்றுஞ் சொல்லிமறுக்க. இதனுனே அத்திருப்பாட்டிற்கு வேறநான்கு ஞானங் கைறுவார் கூற்று மறுக்கப்பட்டவாறு முணர்க. இனி அவர் இப்பெற்றி யெல்லாம் அறியமாட்டாமையால் 'இரண்டரக ஓசற்பாலதணே நான்காக ஒதின் ஆசிரியர்க்கு மிகை என் னுங்குற்றமா மென்று ¹கொன்னேபுலம்பி பொழிக்கா சென்க.

ஈண்டுக்கூறிய வாற்றுல் அப்பஞானப்பஞான மிபண்ட ஊயுமே ஆசிரியர் ஆண்டுமுறையே க‰ஞானமென்றும்

<sup>1.</sup> கொன்னே—பயப்பாடின்றி.

பெய்ஞ்ஞானமென்றம் முக்கியப்பொருளாக வகைபெற அருளிச்செய்தனரென்பது வச்சிரலேபமாக நாட்டப்பட் டது. படவே, பரம் அபரம் என்னும் ஞானங்கள் ஸ்ரீ சேக்சிழார் ஞானச்செய்யுளில் சேர்ந்து அமையாவென் னும் அவர்கூற்று ஊகமில்லாத மடவோர் கூற்றேயாய் ஒழிந்ததென்க.

இம் முறை கானிறைப் பொருளே அக்கூற்றிற்படும் முக்கியப் பொருளென்பது, ''என்ணயுமுணயுக் தன்னேயுங் காட்டா திர்தியவிடயமே காட்டியியல் விணமாயை யிரண் டையுடுமுணயுமிணக்கிய வாணல மேலத்தின், றன்றுறைவழி கின் சத்**தி**யை ஈடாத்தித் தகுமதன் சத்திகளெல்லாக் கயங்கு கின் ஹருவ மூன்றினுன் மாற்றிக் தாணி முறக்து காத்கணேயே, கன்னலங்கழனிக் காழி மாநகரிற்கவுணிய னிரண்டு ஞானமுமே, சுற்றிடா துணர வீர்க்கிடைபேரகாக் க திர்முஃப்பால் சு நக்களித்த, வன்ணே தன்பகவாக் தன்மையையகற்றி யாதரித்தருள் கொடுத்தவனே யாவடு துறைசையம்பலவாணு வடியவர்க் கி தியே" & CTS POST'ET <sup>1</sup> திருக்கழிகே**ட**ென்னும் ஞான*நூலு*ள் உலகு டைநாயஞர் கூறியருளிய திருவாக்காறும் உணர்க. இனித் தவ முதல்வர் சம்பந்தரென்று ஞானவேதுக் கூற்றுளப் இவ்விரண்டும் அத்திருப்பாட்டின் மூக்கிய காணப்பொருள்களென்றும், ஏனேய இவற்றின் வழிப் படுகலின் அதனுட்படு பொருள்களென்றும், நண்ணுணர் வாற் கண்டுகொள்க. இனி மேற்செல்வாம்.

<sup>1,</sup> திருக்கழிசெடில் எ.

''மேவருஞான மிசண்டவற்றென்று விமலனர்பா,க தாமரையே, யோவறமன்பினுணர் திருவளிக்கு மொப் பிலாவுயர் கஃஞானர், தாவரும்பவத்தை வேபொடுங்கள தக்கமெய்ன் ஞானமொன்றிவற்றுற், பிறப்புக் தணப்புறச்சுவத்தைச் சார்க்தது வாய்கிற்றல் யோகம்" என்னும் ¹ த்ருத்தணிகைப்புராணச் செய்யுள், சுவனடியே செர்திக்குர் திருப்பெருகு சுவஞானம் உவமை யிலாக்கலேஞானமென்பன ஒருதொடரென்பதறிவித்தற்கு ஒன்றுவிமலனர்பாததாமமையே ஓவறுமன்பினுணர் திரு வளிக்கு மொப்பிலாவுயர் கீலஞானம் என்றும், பவமதண யறமாற்றும் பாங்கினிலோங்கிய ஞானம் உணர்வரிய மெய்ஞ்ஞானம் என்பன ஒரு தொடவென்ப தறிவீத்தற் குத் தாவரும்பவத்தை வேரொடுங்களேயுர் தக்க மெய்ஞ் ஞானம் ஒன்று என்றும், ஆண்டுப்போர்த சொற்பொருள வாங்கிக் கூறிற்றுகலின், அப்பெரியபுராணத் திருப்பாட் டின் பொருளேக் கச**ு**றவுணர்த்தும் ² உபபிருங்கணமே யாம். வேதாகமவசனங்கள் மெய்ப்பொருள் இதுவெனத் தெற்றென அறியவாராது பல பொருள்படப் பொதுமை யினின் றக்கால், முனிவர்கள் மெய்ப் பொருள் இதுவென் பது தோன்ற ஆண்டுக்கிட்ர்தபடி அவற்றைத் தத்தம் நூல்களில் வாங்கி உபபிருங்கணமாகக்கூறி விளக்கிப் போவர். அது போலவே, அருண்மொழித் தேவர் சிவ னடியே பென்னுக் திருப்பாட்டில் ஓதியருளியன பராபர ஞானங்களேயோ அவற்றின் வேறுவனவேயோ என்று

<sup>1.</sup> தணிகைப்புராணம். அகத்தியனருள் பெறபடலம். 353

<sup>2.</sup> இஃது அடுத்த வாக்கியத்தால் விளக்கப்படுகிறது.

மயக்கும் மர்தபுத்தியுடையார்க்குக் கீலஞானம் தன் பய தைய செர்தணேயினுலும் மெய்ஞ்ஞானம் தன்சாதனமாய தெளிகலானும் விசேடிக்கப்பட்டு ஆண்டு முறையாக நிரை பெறநின்றன என்ற அறிவுறுத்தற் பொருட்டுக் கச்சி யப்ப முனிவர் அவற்றிண உபபிருங்கணமாக அவ்வுப வாந்கெக்கூறி விளக்கெப் டோயின**ொன்** தேசவு வையில் றுணர்க. அவரஃதுணராது சேக்கிழார் ஞானம் நான் காகக்கூறிஞர்; 1 தம்பிசான் ஞானமிசண்டாகச்சொற்றுர்; அதனுல் அதற்சு இது துணிபுரையாகாதெனத் தமக்குத் தோன்றியவாறு பயனில்லனபல பாராட்டி விடுத்தார். அவர் இரண்டு ஞானத்தில் நான்கு ஞானம் அடங்கா வென்றது இரண்டில் நான்கு அடங்காவென்னும் கணித ஞானக்கொண்டு போலும். இக்கணி,க ஞானங் கொண்டு ஒன்ருயுள்ள மாயையில் பலவாகிய தத்துவ தாத் துவிகங்கள் அடங்காவென்றும் ஒன்றுயுள்ள பராசத்தி சத்திபேதங்கள் அடங்காவென்றம், யில் பலவாகிய இங்கனங் கூறவும் முயல்வர்போலும். இனி மேல்கடப் பாம்.

2 ''துடைத்தலுஞான போனக முண்டதோன்ற லாரன்றபல் கலேக, ளிடைப்புணர் ஞானர் தோய்ர்து தோய்வின்றி யெவ்வுயிர்க் கண்ணுமோர் நிலேயே, படைத் தளித்கழிக்கு நிறைபரம்பொருளுட் படரிரு ஞானமு

<sup>1.</sup> தணிகைப்புராண ஆசிரியர் ஸ்ரீமக் கச்சியப்ப முனிவர்.

<sup>2.</sup> சீகாழித்தல புராணம். திருஞானசம்பக்தப்பிள்ளேயார் திருவவதார 11.

மாங்கே, கிடைத்தன சொருதன்முதையு ாங்கே கிட்டி ஞர் செறிதுளம் வெகுண்டு'' என்னுஞ் சீகாழிப் புராணச் சா திக்கும் உபபிருங்கண மாகா து - என்றுர் அது தானும் அப்டெரிய புராணத் திரு∴்பாட்டின் பொரு"ள அவ்வாறு வாங்கிச்கூறி அதற்கு உபபிருங்கணமாகியே நிஃபெறுவ யாங்ஙனமெனின்;— கூறுதும்: இதன்பொருள் — ஞானபோனகமுண்ட கோன்றலா பென்பது – உபதேச ஞானப் பாலமு துண்டருளிய ஆளுடைப் பிள்ளேயார் ஆங் கேயென்பது —`அவ்வுபதேச ஞானப்பாலமுதுண்டருளிய மாத்திரையே—ஆன்ற பல்கலேகளிடைப் புணர்ஞானம் என்பது — விரிக்க வேதாகம் முதலிய பலகலேகள் பற்றுக் கோடாக விளங்கும் கேட்டல் சிர்தித்தல் என்னும் அபா ஞானங்க ளிபண்டிணேயும் - எவ்வுயிர்கண்ணும் ஓர் நிஃபை கினற என்பது —எல்லா உயிர்களிடத்தும் ஒரு பெற்றி யாகவேகலந்து குறைகின்ற-படைத் தளித்தழிக்கும் பாம் பொருளுள் என்பது-படைத்தும், காத்தும், துடைத்தும் அனுக்கிரகிக்கின்ற பரம்பொருளாகிய சிவபிரானது சீபா,த நிழலின் கீழ்—தோய்ர்து தோய்வின்றிப் படரிரு ஞான மும் என்பதா — பசுத்தாவ வாகணே பற்றியும் பற்றுதாங் கலந்து விரியுக் தெளித்தும் நிட்டையுமாகிய பாஞானங் கள் இரண்டி?ணபும்-கிடைத்தனர் என்பதா—இடையீடின்றி ஓதாமே யுணர்ந்த நுளின சென்றவாறு. இரண்டு என்றுஞ் செவ்வெண்டொகையோடு உய்மை விகாரத்தாற் ருக் கது. நிறைபரம்பொருள் படைத்தளித்தழிக்கும் பரம் பொருள்ளனத் தனித்தனி சென்றிபையும். தோய்க்து படர்ஞானம் தோயாத படர்ஞானம் என்க இனி மெய்ஞ்

ஞானமும் என்பதா பாடமாயின், ஆன்ற பல்கஃகௌிடைப் புணர்ஞானத்தோடு மெய்ஞ்ஞானத் திணயுங் கிடைத்தனர் என்று உரைக்க, ஈண்டு ஆன்ற பல்க‰களிடைப் புணர் ஞானம் பெய்ஞ்ஞானம் என்பன முறையே அபாஞான மும் பாஞானமும் ஆம் என்பது மேறுரைத்த வாற்றுற் கடைப்பிடிக்க. இதன்கண் ஆன்றபல்கலேக ளிடைப்புணர் ஞானம் எனவே கேட்டல் சிர்நித்தலும், தோய்க்து தோயா துபடர்ஞானம் எனவே தெளிதல் கிட்டையும் பெறபடுமாறு காண்க. இப்பொருட்கும் இரண்டென்னும் செவ்வெண்டொகைபோடு உம்மை விகாரத்தாற்றெருக்க தென்க. எண்ணும்மையும் அற்று. மற்றை உம்மை சிறப்பும் எண்ணுமாம். இச்செய்யுட்கு இவ்வாறு செம்பொருள் கொள்ள அறியாது இடர்ப்பட்டுக் கமக்குக் கோன்றிய வாரெல்லாம் விருத்தப் பொருள் கூறியொழிர்தார். அது நிற்**க**.

அவர் ஞானம் கேட்டன்முதல் நான்கா மென்பதற்கு மேற்கோளாகக் 'கேட்ட அடன் சிந்தித்தறெளித னிட்டை கிளத்தலென வீரிரண்டாங் கிளக்கின்ஞானம்'' என்னுஞ் டிவஞான சித்திச் சாருகியை பெடுத்துக்காட்டினர். இச் சாருதியில் கேட்டல் சிந்தித்தல் இரண்டு மோரினமாமென் அணர்த்துதற்குக் 'கேட்ட அடன் சிந்தித்த' லென்று அவை யிரண்டையுமுடன் கொடுத்துக் கூட்டியுரைத்து அங்ஙனம் உரைக்கு முகத்தானே மற்றைத்தெளிதல் கிட்டை இரண். டும் மற்றேரினமாமென்று ஆசிரியர் அறிய வைத்தமையா னும், இதற்கும் பெரியபுராணத் திருப்பாட்டின் முக்கியப்

<sup>1.</sup> சிவஞான சித்தி. எட்டாஞ்சூத்திரம் திருவிருத்தம் உச

பொருட்கும் யாதோரியைபு இல்லாமையானும், அவர்கட்கு இஷ்ட ¹விகாதம்பண்ணி நமக்கே பலக்*கரு* மென்க. தீகைஷபற்றி ஒரினமாமென்ப தறிவித்தற்குக் ', கெரியாயோக '' மென அவ்விரண்டி ஊயுஞ் <sup>2</sup>சமாசஞக்கி <sup>3</sup>முத*னா*லாசிரியரும் <sup>4</sup>புடை நாலாசிரியரும் <sup>5</sup>மு*தனூ*றுள் ளும் <sup>6</sup>புடை **நூ**லுள்ளும் இவ்வாறு ஓதியருளியதூ உங் இங்ஙனமாகலின், அச்சுருதிகொண்டு பெரிய புராணத் திருப்பாட்டிற்கு நான்கு ஞானமுணர்த்தி நாட் டப்புகுந்த அவரது சப்பிரமம் வாளாபோயிற்றென்க, இச்சுருதிக்கும் அத்திருப்பாட்டின் முக்கியப்பொருட்கும் இயைபின்மை மேற்கடாவிடைகளான் விளங்கக்கூறிஞம். கடைப்பிடிக்க. வேதாகமங்கள் சொவணம் மககம் கிதித்தி யாசனம் சமாதியெனப் பிரசித்தமாகக்கூறும் ஞானப் பகுதிகள் நான்கும் ஞானநூலாராய்ச்சி யுடையார்க்கெல் லாப் வெள்ளிடைமஃ போலத் தெள்ளி தின் அறியக்கிடக் கும் 7 விழுப்பொருள்களேயாம். இங்ஙனமாகவும், எவரோ ஞானம் நான்கு யாண்டுங்கண்டதுமில்லே கேட்டதுமில்ல பென்ற சொற்றுரென்றும், தாம் சிவஞானசித்தியில் அத கண்டு எடுத்தாக்காட்டி நால்வகை ஞானம் நாட்ட எழல் வேண்டிற்றென்றும், அவர்பெருமிதம்பாராட்டியது அம மம்ம சாலவும் வியக்கற்பாலதேயாம்!

<sup>1.</sup> விகாதம்—அழிவு

<sup>2.</sup> சமாசன் —தொகை

<sup>3.</sup> ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவ சாயஞர்

<sup>4.</sup> ஸ்ரீ உமாபதி சுவாசாரியார்

<sup>5.</sup> சிவஞானபோதம் அம் சூத்திரத்து முதலதிகரணவேத

<sup>6.</sup> செவப்பிரகாசம்--பாயிரம் கல

<sup>7.</sup> விழும்பொருள்—சிறர்த பொருள்.

பெரியபுராணத் திருப்பாட்டில் ஆசிரியர் வெகுபிர பலார்த்தங்கள் சித்திக்கும்படி வைத்தருளிய முறைநிரை கிறைச் செம்பொருளின் உண்மைகாணமாட்டாது. ஆதனே ஒழுகளிட்டுச் சிர்தித்தல் தெளிதல் கேட்டல் நிட்டை என்று குளறுபடையாக வெறும்போலிப்பொருள் கொண்டாராகலானும், அக்குளறு பாட்டினே ஸ்தாபிக் கும் பொருட்டு ஞானபேதனிளக்கத்தும் ஆசாரியப்பிர பாவத்தும் சுரேசவிசயபங்கத்தும் போலி உரைகள் பலப கர்ந்தாராகலானும் அவர் கூறிய குளறுபடைஞான முத லிய தையறியாமை அவரையே சாருமென்க, இன்னும் பழித்துரையும் தருக்குரையும் அவர் தம்பேத விளக்கத் தின் மிகுத்துரைத்தார் அது தோல்வித்தானம் எய்தும் வாதி கதையாகலானும் பயூறை படாமையானும் யாம் அவற்றை மறித்துரையாம். இனி அமைக

இதுகாறங் கூறிப்போக்த கியாயங்களானே அவர் உரை பூர்வபக்கமே யென்பதும் யாங்கூறிய முறை கிரனி நைச் செம் பொருளும் பிறவும் ஆசிரியர் திருவுளக்கருத் தாகியமைக்த சித்தாக்தப் பொருளென்பதும் தெற்றெனப் புலப்படுதலின், கல்லோர் இப்பொருளே கொண்டு மகிழ் வசென்க.

இனி அவர் மெய்ப்பொருள்காண்பது கடனென்று சமஙிலே நின்று இலக்கணவரம்புபற்றிக்கூறிய நியாய உரை களே மனம்பற்றி யுணர வொருப்படுவரேல், தாம் கூறிய உரை போஞி உரைஎன்றும் நாங்கூறியஉரை மெய்யுரை என்றும் அத்திருப் பாட்டிற்கு மெய்யுரை பெற்றேமென் தும் மகிழ்ச்சியுறுதன் மேலும் தந் தவற்றிற்கு இரங்கு

தலுஞ்செய்வர். இங்ஙனம் மெய்யுண உஓருப்படமாட்டா ராய்த் தூபிமானர் தூரப்பத்தூப்புண்டு கொண்டது விடாது சாதிப்பாமென்று தருக்கி விதர்க்கம் விளேத்துப் பழித்துரை மிகுத்துரைக்கலுறவரேல், உண்மை நூலின் டெய்ப்பொருளே எண்ணெழுத்துக் கண்கொண்டு தாடே யுமறியுமறிவின் மதுகை பெற்றடையால்லர்; அறிந்தார் கொளுத்தக்கொள்ளும் சமஙிஃயோடு பட்டியலும் அறி வுவாயிலும் பெற்றடையால்லர்; இவர் அறிவின்பெற்றி அற்முக; அவர் கொள்ளுமாற்றுன் மீட்டும் கொளுத்தலுருமோ வெனின், கொளுத்தலுருமன்றே; என்ணே? 1 ''உணர்ச்சிவாயி துணர்வோர் வலித்தே'' என் <sup>2</sup> ' தக்கன்பான்ஞான த் ததீசியுபதேசபெல்லார் தொக்கதனைவாவகென்னே சொமேசா—மிக்குக், களித **தாணேக்கா**ரணங்காட்டுதல் கீழ்நீர்க்குளித்தாணத்தித்துரீ இயற்று'' என்றும், ஓதியருளுபவாகலின் என்க. அற்றுக, பழித்துரை கீனபாவழிப்படுமேதமும் உண்டாகலின் அற கீளயா அடங்குதல் செயற்பாற்றன்றெனின் — ஒருவர் ஒள்ள றிவுடையராய் நின்ற எள்ளுரையே பேதம் பயப்ப வாக**லின் அவை, தம்மை நியாயப்படை** கொண்டு களே, தன் ஒரு தலே யான் வேண்டற்பாற்றேயாம். வெள்ளறிவுடைய **ரா**ய் நின்ற எள்ளுரை அவர்தம் தோல்வித் <sup>\*</sup>தானத்தை வெளிப்படுத்து தலல்லது எள்ளப்படுவார்க்குச் செய்யு மேதமொன்றில்லாமை யானும், அவர் பழித்துரைபொ

<sup>1.</sup> தொல் சொல் உரி கூள.

<sup>2.</sup> சோமேசர் முதுமொழிவெண்பா குட

றத்தல் அறஞய்ச் சிறக்குமென் பவாகலானும், அவர் பழித்துரைகளே நியாயங்கொண்டு களேய முய்றலுரும்; அணிகலைனெனக்கொண்டு வக்தடங்குதலேசெய்வாமென்க அல்லதூஉம், நாம் ¹ 'வாதுசெய்யும், பூசனுக் கெதி ராகக் கடவமன்றித் ¹ ' தீயவாய் திறக்துவையும் பூசனுக் கெதிராகக் கடவமல்லே, மென்றுஞ்சொல்க.

> என்றுமின்பம் பெருகுமியல்பினு லொன்றுகாதலினுள்ளமுமோங்கிட மன்றுளாரடி யாரவர்வான் புகழ் ஙின்றதெங்குசிலவியுலகெலாம்.

வைய நீடுக மாயழை மன்னுக மெய்வி ரும்பிய வன்பர் விளங்குக சைவ நன்னெறி தாந்தழைக் தோங்குக தெய்வ வெண்டிரு நீறு கிறக்கவே.

மெய்கண்டதேவர் திருவடி வாழ்க. சிவஞானயோகிகள் திருவடி வாழ்க.

> ஞோன சூடோ மீணி முற்றிற்று. திருச்சிற்றம்பலம்.

திருவிளேயாடற்புராணம் இசைவாது வென்ற படலம்